
立教経済学研究　第79巻第 2 号　2025年10月　pp. 1 －20 1

はじめに

郭洋春は著書『開発経済学 平和のための経済学』冒頭で，経済という用語が中国の古典に

ある経国済民に由来すると示す1 ）。他方，経済は経世済民からとの説もある。ともに国ない

し世を治め，民を救うことを意味する。江戸時代中期にはすでに太宰春台『経済録』（1729年）

が出版されていて，そこでは政策的な意味で経済が用いられていた2 ）。幕末から明治期にか

けてエコノミーを含む欧米の用語が多数輸入され，西周，福沢諭吉らが，東アジア漢字文化圏

に既存の用語（漢熟語）を対応させ，あるいは新たな造語をもって和訳した。われわれが現在

用いている経済という用語はその一例と考えられる。理財とも訳されたが，その後，経済が定

†フェリス女学院大学名誉教授，経済学博士（立教大学）
1 ）	 郭洋春『開発経済学―平和のための経済学』法律文化社，2010年， 2 頁。
2 ）	 西岡幹雄「制度フレームとインセンティブ設計―太宰春台の『常平倉』論における経済社会安

定化論」『経済学論叢』（同志社大学）第56巻第 4 号 , 2005年，75‐79頁。そこでは経済が経済政策の
意味で用いられていた。

要　旨
経済学の目的が「人類・国民の経済的安寧と幸福の追求」ならば，今日の地球的危機に対応し

て経済学は平和経済学であるべきではないか。J. ガルトゥングは平和を暴力の不在と捉え，構造
的暴力の克服を提唱した。公害・環境問題は人間活動に起因した環境の改変による暴力で不条理
な苦痛をもたらす。これをなくしていこうとする市井三郎の価値理念は，豊かさ ･ 快適さを追求
する開発主義からの脱却を促す。被害と利益を同質でトレードオフ可能と見なす従来の費用便益
論などは非可逆的で質的に異なる絶対苦を見落としている。K. ポランニーは土地・労働・貨幣
の商品化という近代社会の虚構が自然と人間社会を破壊すると指摘し，市場経済を社会のコント
ロール下に埋め戻す必要性を説いた。I. イリッチも開発をサブシステンスに対する戦争と批判。
開発主義から脱し，惑星規模でのノンヒューマンを含む自然と人間との関係性回復 ･ 暴力克服を
めざすサブシステンス志向の経済学，すなわち平和経済学がいま求められている。

平和経済学のすすめ
―サブシステンス論からの開発主義批判―

横　山　正　樹†

論　　文



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年2

着した。先人たちの苦労が偲ばれる。

他方，欧米語のエコノミーは古代ギリシャ語のオイコス（家計）とノモス（管理）に由来し，

「家計管理」を意味していた。そのエコノミーが現在の経済の意味に用いられるようになった

のは比較的新しいことのようだ。

経済学の名著のなかでは，米国独立宣言の1776年に初版が出たアダム ･ スミス『国富論』第

4 編「政治経済学の諸体系について」の原題が Of Systems of Political Economy とあるように，

経済 Economy ないし経済学 Economics という学術用語は単体で用いられていなかった。リ

カード『経済学および課税の原理』（1817年）の原題も On the Principles of Political Economy, 

and Taxation，マルサスの『経済学原理』（1820年）も，Principles of Political Economy，ジ

ョン ･ スチュアート ･ ミル『経済学原理』（初版 1848年）においても，Principles of Political 

Economy だった。ようやく19世紀末になって，マーシャル『経済学原理』 Principles of 

Economics （1890年）で単体の Economics の用例を見ることができる。

では，経済学の目的とは何か。世を治め民を救う，すなわち，「人類 ･ 国民の経済的安寧と

幸福を追求する学問」と郭は提示している3 ）。そして郭の唱える「平和経済学」は，循環 ･

持続性 ･ 地域自立の補完し合い支え合う 3 要素を統一的にとらえ，成長なき発展を目指すもの

とされる4 ）。「平和のための経済学は，家計＝市民が主体」5 ） と，ここでエコノミーの原意オ

イコス（家計）に立ち戻る。郭は開発経済学批判としてこの書を著し，開発経済学は平和経済

学であるべきとしている。その論理的な延長線上に，経済学そのものが平和経済学であるべき

ではないかと私は考えるようになり，本稿をまとめることとなった。

ヨーロッパでも中東でも戦争が続く今，経済学の研究者たちにも，経済の現状と仕組みを分

析して示し，そこから平和をどう構築していくのか政策提言するという，平和への積極的な関

与が求められているのではないだろうか。

そこでまず前述の「人類 ･ 国民の経済的安寧と幸福…」の条件がどうなっているかを抑えて

おきたい。すなわち人類の経済活動の規模および世界人口と地球環境の容量との関係を大枠と

して把握しておく。

『環境白書』平成 9 （1997）年版に掲載された図 1は人類の経済活動が戦後ほぼ直線的に増

加を続け，1950年の3.8兆ドルから，1995年には20.8兆ドルへと，半世紀で 5 倍以上に拡大して

きた（1987年のドル価格換算）ことを明示している6 ）。IMF によると，さらに2024年の名目

3 ）	 郭，前掲書， 2 頁。
4 ）	 同書，188頁。
5 ）	 同書，189頁。
6 ）	「巨大化 ・ 多様化している今日の我々の社会経済活動」『環境白書』平成 9 （1997）年版　第 2

章第 1 節 1 　 https://www.env.go.jp/policy/hakusyo/h09/10310.html



平和経済学のすすめ 3

GDP （IMF 統計）は約111兆米ドルに達し，1990年の約22兆米ドルの 5 倍に増加した7 ）。

また世界人口については1900年（明治33年）に16.5億人であったが，1995年には57.2億人と

3 倍以上に増えた8 ）。それが2024年には約 5 倍の82億人，そしてさらに今後60年間は増加を

続け，2080年代半ばには103億人でピークに達する見込みとされる9 ）。

このような経済活動規模の拡大と人口の増加は大気や水や土壌の汚染，気候変動，食糧をは

じめとする諸資源の供給，廃物の処理処分などにより人類ならびに生態系全体への圧迫要因と

なっている。そうした状況において「人類 ･ 国民の経済的安寧と幸福…」がどう追求できるの

7 ）	 IMF‐International Monetary Fund https://www.globalnote.jp/p‐cotime/?dno=8860&c_code 
=999&post_no=1409

8 ）	 同。
9 ）	『世界人口推計2024年版：結果の概要』による。国際連合広報センター https://www.unic.or.jp/

news_press/info/50542/

注 1 ）	 総生産額は1987年のドル価格換算
注 2 ）1995年の額は予備推定
出典）	 Worldwatch Institure『VITAL SIGNS 1996』（原資料：世界銀行，国際通貨基金）より環境庁作成

図 1　世界の総生産の推移

25
（兆ドル）

20

15

10

5

0 0
1950年 1955年 1960年 1965年 1970年

世界の総生産
１人当たりの総生産

19575年1980年 1985年 1990年 1995年

5000
（ドル）

4000

3000

2000

1000

１
人
当
た
り

総
生
産
の
総
計



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年4

か，平和経済学の基本的な問題意識となろう。

今日，世界は大きな混乱の中にある。ビッグテックと呼ばれる各 IT 企業群がそれぞれ時価

総額 1 兆ドルをはるかに超えて市場支配を拡大する一方で，ほとんどの国における貧富の格差

は拡大を続け，ウクライナや中東における戦乱，難民問題，気候危機，微量でも深刻な影響を

蓄積する放射能や PFAS による汚染，化学物質過敏症，コロナ禍など新種の疫病，越境する

公害や廃棄物不法投棄。社会的セイフティーネットの弱体化，国家・企業や家計の債務累積と

破綻，失業，自殺，少子高齢化…（この悲惨なリストはまだまだ続く）。いずれも平和ならざ

る状態であって，このままでは地球環境も人間社会も立ち行かなくなってしまう。それもそう

遠くない時期に。

このような深刻な懸念を抱いているのは，一部の少数者ではない。むしろ多数がハッキリと

自覚し，あるいはうすうす気づいている。それにもかかわらず，具体的な対応を取ろうとして

いる人は少数にすぎない。なぜか。

既成の思考枠組みでは，これらの問題性を的確にそして総合的に把握することができない。

従来の社会機構や政策では十分な対応が不可能で，政府・自治体や国際機関の多くは問題対処

能力を急速に失いつつある。すでにその相当部分が機能不全に陥っていて，有効性への疑念が

深まっている。米国トランプ政権が国際協調を軽視し，従来的政策の破棄を続けているのもそ

の表れであろう。

自由・平等・友愛，人権・民主制・福祉といった近代の所産である諸価値をこれまで私たち

の多くは建前として信じ，それらの実現をそれなりに追求してきた。主要なそのアクターが個

人・近代核家族・国家だった。近代の諸価値は先進工業諸国においてある程度の制度化・現実

化をみた。だが植民地とされた第三世界の大部分では独立後も形を変えた収奪と棄民化が続き，

一部が富裕層を形成する中で危機はいっそう深刻化して，さらに先進工業諸国にもブーメラン

のように跳ね返って来ている。開発・市場経済化・グローバリズムの推進で危機に対処しよう

とする動きもまた広範に存在するが，先述した問題群を解決するどころか，貧富の格差拡大な

どそれと逆行する結果を招いていることがあまりに多い。

これはいま私たちが直面する地球規模の生存と再生産の危機に対し，近代の諸価値がその射

程の限界に達してしまった，いやさらに言うならば，近代の諸価値を追求する活動がかえって

危機を目前に引き寄せ，悪化させてしまったためではないか。

現代の危機は近代科学技術とそれを用いた資本制拡大再生産の進展，それらに内在する開発

主義が，人間の内的自然を含む地域および地球生態系の限界に達して必然的に引き起こしたも

のにほかならない。したがってそれは近代の思想と科学技術信仰の限界，経済成長・開発主義

の限界，また人類および生態系再生産維持の限界でもある。

人類の生存環境としての生態系，そして人間社会の再生産がこのままでは近く必ずや破局を

迎える。一刻も猶予は許されず，すぐに行動へ移さなければならない。座視はとうてい許され



平和経済学のすすめ 5

ない。ではいったい何をなすべきか。有効な手だてとは何か。それを解明し提言するのが経済

学を含む社会科学の責務であり，そこに郭洋春が唱えてきた平和経済学の必要性が浮かび上が

る。

なお本稿は郭洋春教授を主要メンバーのひとりとする日本平和学会環境 ･ 平和分科会（環境

･ 平和研究会）の成果物のひとつ『環境平和学 サブシステンスの危機にどう立ち向かうか』

横山担当章10） の内容を下敷きにして，加筆 ･ 改稿したものである。

1 ．平和経済学の基本概念としての環境とサブシステンス

ここでまず，平和経済学と開発主義批判にかかわるいくつかの基本概念を確認しておきたい。

これは平和学として蓄積されてきた知見の経済学への応用でもある。

（ 1）暴力の不在としての平和

平和とは何か。これまで平和はたんに戦争・紛争のない状態と理解されてきた。これにたい

し，平和を暴力の不在 absence of violence とおいたのがヨハン・ガルトゥングだった11）。

人間（個人および集団）にはそれぞれの実現可能性を想定することができる。ところが，現

実の到達状態 actual realizations がその潜在的な実現可能性 potential realizations 以下に抑え

られるような影響を受けているならば，そこには暴力が存在する。the potential と the actual，

あるいは，達成されるはずだった状態と実際に達成されたものとの格差の原因を暴力とガルト

ゥングは定義した12）。暴力とは実現可能性と現実との格差を拡大し，また，この格差の縮小を

妨げるように作用する13）。

ガルトゥングのいう potential realizations（潜在的実現可能性＝ PRs）とは，運がよければ

実現するかもしれない程度の可能性ではない。人間の一人ひとり，そして人間集団にとって，

暴力がなければ必ずや実現したと考えられる到達状態を意味している。

物理学でいう「位置エネルギー」はもともと英語の potential energy の訳語だった。たとえ

ばそれはダムに水がたっぷり湛えられている状態で，よほどの決壊事故でもないかぎり，そこ

に存在する高低差と水量が発電などの仕事達成を保障している。potential の意味するところ

がそれほどにまで確実な実現可能性ならば，それはむしろ当然そうなるべき期待水準というこ

10）	 横山正樹「環境平和学としてのサブシステンス論」郭洋春・戸崎純・横山正樹編『環境平和学―サ
ブシステンスの危機にどう立ち向かうか』第11章，法律文化社，2005年，217‐239頁。

11）	 Johan Galtung, “Violence, Peace, and Peace Research”, Journal of Peace Research, Vol. VI, No. 3 , 
1969, p.167. （ヨハン・ガルトゥング著，高柳先男・塩屋保・酒井由美子訳『構造的暴力と平和』中央
大学出版部，1991年， 3 頁。

12）	 Ibid., p.168. （同訳書， 5 ‐ 6 頁）。ただし本稿における訳文は横山による。
13）	 Ibid.



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年6

ともできよう。想定される客観的諸条件（周囲との関係性）が人為的に阻害されないかぎりは

実現するはずの資質，それが人間（個人・集団）に備わっていて，後日その状態への到達が確

実視・当然視されるのならば，そうした到達状態は「あるべき姿」や「あたりまえの姿」にほ

かなるまい。よって，訳語としての潜在的実現可能性より本来性ないし当然性のほうが poten-

tial の含意に近いとも考えられる。しかし本来性・当然性という表現は固有の性質という誤解

を招きかねないとの指摘がある14）。そこで以下，概念の厳密性が問われる文脈においては，原

表現 potential realizations ないし PRs というその略語を使用する。

特定の個人について PRs の発現度を示すことは，実はなかなか困難だ。たとえばある人の

寿命を前もって正確に知ることはできない。ひとつまちがえると運命論の袋小路にはいりこん

でしまう。暴力の結果の早すぎる死ですら，前世からの生まれついた宿命と説明されかねない。

くわえて個人にかんする PRs の理解や PRs 達成の度合いには，当然，心理的・主観的要素が

大きく作用する。それを客観的な指標として表わすことは不可能だ。

集団についてなら，客観的に示すことの可能な PRs の指標はいくつも考えられる。ガルト

ゥングが例としてあげた客観指標は平均寿命ないし死亡率・疾病率と識字率だった15）。つまり

暴力の影響は，個人ではなく，集団としてみていくことがガルトゥングの場合も暗黙のうちに

前提とされている。

（ 2）直接的暴力と構造的暴力

ガルトゥングはすでに定義された暴力の概念化をさらに深めて，一般的に暴力と認識されて

いる直接的暴力のほかに，構造的暴力の存在を発見した。

暴力についてはさまざまな分類が可能だが，なかでも重要なのが，加害者の存在・不在によ

る区分だ。加害者の存在するような暴力を人為的あるいは直接的暴力 personal or direct vio-

lence，行為者の存在しない暴力を構造的あるいは間接的暴力 structural or indirect violence 

とガルトゥングはよぶ16）。ここで人為的暴力とは孤立した個人による暴力という意味ではかな

らずしもない。集団の一員としての組織的な行動であっても，その暴力をたどれば直接手を下

した個々の人間の行為に結びつけることができるという意味だ。よって戦争は直接的暴力（の

集積）と理解される。

直接的暴力の行為者は具体的個人や集団だが，構造的暴力においては暴力は構造のなかに組

み込まれていて，不平等な権力関係として，またそれゆえに生存機会の不平等としてあらわれ

14）	 筆者が所属する日本平和学会の環境・平和分科会（環境・平和研究会）の研究会討論における，そ
れが本質主義ではないかという，安部竜一郎会員による指摘。

15）	 Ibid., pp.169 and 182. ガルトゥング，同訳書， 7 および41頁。
16）	 Ibid., pp.169‐172. 同訳書， 8 ‐16頁。



平和経済学のすすめ 7

る17）。

構造的暴力が権力（意思決定権）の不平等としてあらわれるのだから，少数集団の権利擁護

をふくむ18） 徹底した民主政治の実現は構造的暴力克服の重要な課題だ。

ここで公害・環境問題を平和経済学としてどうとらえるのか，暴力としてどう位置づけるの

かを考えてみたい。

公害・環境問題を「人間の活動に起因した環境の改変による暴力」と私は定義してきた19）。

問題は，それを直接的暴力と構造的暴力とにどのように位置づけて考えるかだ。それは，当然，

問題への対策を大きく左右する。

ある個人が毒物を水源地に投棄したために飲料水が汚染され，被害が出たとしたら，それは

直接的暴力と考えられる。

大量生産・大量消費の社会で多用されてきたフロンガスが長い年月のあいだに地球のオゾン

層を破壊して有害紫外線量が増加し，皮膚ガンなどの発病を増やしたとすれば，ある個人の行

為との直接的因果関係は特定しがたい。これは構造的暴力と理解されるだろう。

「暴力が主体と客体とを直接的，人的に結びつけているか，あるいは間接的，構造的に結び

つけているか」が直接的暴力と構造的暴力とを区別するポイントであり，「この結びつきが主

体と客体とによりどのように認識されているかということではない」とガルトゥングは説明し

た20）。

水俣病などの産業公害においては，被害者たちがしばしば公害企業の経営者を名指しで加害

者だと追及してきた。公害被害者からみればその認識は当然で，私もそれを正しいと思う。だ

が，社長・工場長や技師・一般の工場労働者たちが別の人びとと交代したならば，被害の程度

に変化があっただろうか。

おそらく企業の体質と経営が大幅に変らないかぎり，目に見えるような変化は期待できなか

ったに違いない。その意味で産業公害は構造的暴力だった。もちろんこれは経営者や現場の管

理職たちの責任を免除する意味ではない21）。

（ 3）不条理な苦痛と暴力

ガルトゥングの暴力概念に関連して，ここで「不条理な苦痛」をめぐる市井三郎の議論を紹

17）	 Ibid., p.171. 同訳書，11‐12頁。
18）	 各々が属する部分集団の利害を超え，マイノリティの権利擁護が自分たちすべてにとって不可欠と

の共通認識を十分に確立した上で意思決定を行なう必要がある。
19）	 横山正樹「開発と環境破壊の構造的暴力―平和学としての公害・環境問題」三戸公・佐藤慶幸編著
『環境破壊―社会諸科学の応答』（第 4 章），文眞堂，1995年，94頁。

20）	 Ibid., p.178. 同訳書，30頁。
21）	 実際にも，たとえばチッソ社長・工場長に刑事裁判で執行猶予つきながら有罪という判決が確定し

た例がある。



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年8

介したい。市井は著書『歴史の進歩とはなにか』で，従来の「最大多数の最大幸福」をめざす

発展・開発への指向に替えて，「各人が，自分の責任を問われる必要のないことから負わされ

る苦痛」＝「不条理な苦痛」を減らさねばならない，という価値理念を提唱した22）。

従来の「歴史の進歩・発展」観は，幸福あるいは「快」の量を増すことを指向してきた。と

ころがこの指向には，大きな難問があった。

市井は次のようにいう23）。「主観的な心地よさ（快）なるものは，あまりにも人々によって

ちがいすぎるだけではなく，同一の人間にとっても，ある欲求の充足がつづくと，それをもは

や同じような心地よさとは感じなくなるのだ」。

対して，苦痛には文化・個人・状況による違いがずっと少ない。ケガや病気。拘束されて自

由を奪われること。住み慣れた家や土地から追い出されること。そして愛する者を失うこと…。

辛さ，苦しみは万人に共通の感情なのだろう。

だから「快」を増やすより「苦」を減らすよう，目ざす方向を逆転したらどうかと市井は提

案した24）。

このように「不条理な苦痛」概念を軸とする市井の議論は，「快」への従来の指向を180度転

換して，「苦」をへらすとした点に特徴があった。この逆転により，論の普遍性の獲得に市井

は成功した。これは「善」としての平和をその反対概念である暴力の側から定義していくガル

トゥングの方法とも重なるものだった25）。

「快」とは豊富な物資やサービスの享受をしばしば意味する。すなわちそれは「豊かさ」で

あり，それを実現するのが経済成長だと考えられてきた。「快」指向こそがこうした開発主

義26） の基本に位置している。

戦後日本の高度経済成長は水俣病などに代表される深刻な公害の発生と結びついていた。公

害・環境問題はしばしば開発と一体になって発生した。開発主義の政策は経済の拡大，大型の

工場や建造物の増加などを「快」をふやすものとして常に指向する。

日本からの第三世界むけ ODA（政府開発援助）も大部分がこうした事業にあてられてきた。

ところが多くの民衆にとって，これらは土地収奪・環境破壊などの不条理な苦痛を増大させ，

現存する格差を拡大する暴力でしかなかった。ここにおいても「快」を増やそうとするのでは

なく，公害防止や農地改革など苦痛・暴力を減らすような，指向の逆転こそが求められている

22）	 市井三郎『歴史の進歩とはなにか』岩波新書，1971年，146‐147および208頁。
23）	 同書，139頁。
24）	 同。
25）	 横山正樹『改訂新版・フィリピン援助と自力更生論―構造的暴力の克服』明石書店，1994年（初版

1990年），19‐20頁。
26）	 郭洋春「グローバルエコノミー（開発経済学）に対する史的 ･ 理論的批判」（郭 ・ 戸崎 ・ 横山編，

前掲書，第 2 章，25‐42頁）を参照。



平和経済学のすすめ 9

のだ27）。

（ 4）サブシステンスと自力更生

人間の potential realizations （PRs）は，放置されて自然に発現するわけではない。親・親

族・友人・近所の人たち，医療労働者・教育労働者・その他，周囲のあらゆる人びとが介在し，

育み見守っていくことを通じて発育が次第に進行する。PRs を支える人びとの営為の総体とそ

の社会的仕組みとが自然条件とともに存在し機能することで，それは達成されていく。そのシ

ステムこそがサブシステンスなのだ。

そこで生命の存続および再生産を支える生命維持系（システム）のことをサブシステンスと，

とりあえず措いてみよう。生命維持のための物質的諸条件だけでなく，それを永続させる環境

（自然生態系）および社会的諸条件がその構成要素となる。それは個体のたんなる生存最低条

件ではなく，個体とその集団が生命を維持して PRs を発現し，類として永続しうるための諸

条件のすべてを意味する。

よってサブシステンスを「個と集団の PRs を発現させ，類として永続させる諸条件の総体」

と，ここで定義しておくことにする28）。PRs の発現を妨げるのが暴力なのだから，暴力とはサ

ブシステンスの破壊ないし収奪と定義しなおすこともできよう。

それではサブシステンスを構成するのは，自然環境的条件と社会環境的条件のみか。環境問

題はサブシステンスの危機のことか。つまり環境とサブシステンスは同義なのか。そうではな

い。かつて玉野井芳郎と栗原彬はサブシステンスを「人間生活の自立と自存」と翻訳した29）。

個と集団に内在する諸要素もサブシステンスだからだ。その重要なひとつが自力更生で，暴力

の克服という自力更生のたたかいぬきにサブシステンスは把握できない。

暴力の被害者たちの多くは，奪われたと自覚する当然性を取り戻して必死に生き抜こうとす

る。個人ごとの原状回復がもし不可能だとしても，集団として危害が二度と繰り返されないよ

うに，再発防止の意味をもちうる補償30） と根本的な対策とを求める。サブシステンス回復をめ

ぐるこのたたかいの担い手，それは「不条理な苦痛」の中におかれているその被害者たち自身

27）	 横山，前掲書，20頁。
28）	 このサブシステンス定義は横山「『開発パラダイム』から『平和パラダイム』へ」戸﨑純 ・ 横山正

樹編『環境を平和学する！―「持続可能な開発」からサブシステンス志向へ』第 4 章（法律文化社，
2002年，46頁）で PRs に本来性という表現をあてて初めて行ない，さらに郭洋春 ・ 戸﨑純 ・ 横山正
樹編『脱「開発」へのサブシステンス論―環境を平和学する！ 2 』（法律文化社，2004年）でも踏襲
している。

29）	 I ・イリイチ著，玉野井芳郎・栗原彬訳『シャドウ・ワーク』岩波書店，1982年， 2 頁。
30）	 水俣病事件裁判の多くに深くかかわった弁護士・後藤孝典は「高度の悪質性が認められる」公害・

薬害事例などの場合に「制裁的慰藉料の額は，制裁までを必要としない場合の慰藉料額の三倍以上を
一応の目安とすべき」と，その著書『現代損害賠償論』（日本評論社，1982年，257頁）で示している。



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年10

にほかならない。

被害者は無力化された犠牲者ではなく，闘争の中に生存 survival を続ける。苦境にあって

生き続けることがまず闘争 struggle となる。そうした生存者 survivor たちの暴力に対するた

たかいこそが自力更生 self‐reliance だ。したがって「暴力をその被害者たちが克服するための

主体的かつ意識的営為の過程」を自力更生の定義31） としてここで示しておく。

暴力，ことに構造的暴力を受けているのは，しばしば個人をこえた社会集団だ。そこで暴力

の克服は，多くの場合，被害者運動という集団的な形をとる。個人の自力更生はベースとして

重要だが，そのうえで取り組みをさらに共同的なものとし，集団的な自力更生を進めなくては

運動となりえない。しかも直接の利害関係からは離れた市民の支援や世論の支持をえられなく

ては効果は望めない。そこに市民連帯の必要性がある32）。

ガルトゥングの構造的暴力概念は，暴力の結果である不条理な苦痛を併せてとらえてこそ，

より現実的な意味をもつ。耐えがたい苦痛とその不条理性への怒りが被害者たちを暴力の克服

＝自力更生をめざす運動に立ち上がらせ，そうしたサバイバーへの共感に根ざす市民連帯をも

生み出すからだ。サブシステンスは自力更生と市民連帯という人間の働きかけによってのみ回

復され維持される。

２ ．環境にかんする社会諸科学の批判的検討

本節では環境経済学と環境社会学の代表的論者 2 名の論を取り上げて検討する。寺西俊一に

よる「アンアカウンタブル・コスト」論と，梶田孝道による「受益圏・受苦圏」という対概念

だ。平和学の観点からはいずれも共通した問題性が浮上する33）。

（ 1）環境経済学

環境経済学の分野では，寺西がカップの社会的費用論に依拠しながら，「アンペイド・コス

ト（unpaid costs）」論，あるいは「アンアカウンタブル・コスト（unaccountable costs）」論

を次のように展開している34）。

「我々がものごとを合理的に判断する基準あるいは合理的な意思決定を行なう基準というの

は，あるシステムの中で何らかの『経済計算（economic accounting）』をした結果によってい

31）	 横山，前掲書，20‐21頁。
32）	 横山正樹「第三世界と先進工業諸国にわたる市民連帯は可能か」久保田順編著『市民連帯論として

の第三世界』第 1 章，文眞堂，1993年，43‐46頁。
33）	 より詳しくは横山論文「サブシステンスと環境・平和」高柳彰夫・Ｒ．アレキサンダー編『私たち

の平和をつくる―環境・開発・人権・ジェンダー』（法律文化社，2004年，69‐100頁）を参照。
34）	 寺西俊一「地球環境問題の政治経済学を求めて」三戸公・佐藤慶幸編著『環境破壊―社会諸科学の

応答』文眞堂，1995年，40‐61頁。



平和経済学のすすめ 11

る35）」。企業や行政という各システムは，「内部での計画性，あるいは意思決定に関しては，で

きるだけ多くの材料や情報を集めて，それなりに合理的な判断をする」が，「システムの外側

に対する様々なインパクトやエフェクトに関しては驚くべき程鈍感」である36）。

したがって公害・環境問題はシステム内部の「合理的判断」によりシステムの外側に引き起

こされた悪影響の一部ということになる。

「従来の我々の意思決定は，…本来正確にアカウントしなければいけないはずのコストや…

価値を認めて，それを保全するだけの手当てをした上で考えなければならないアンアカンタブ

ル（ママ）なバリューやコストの適切な評価に基づいて，合理的に何をなすべきか…判断する

ようなシステムというのを欠いてきた」と寺西はいう37）。

寺西はふれていないが，アカウンタブル（accountable）とはたんに「経済計算に算入しうる」

というだけではなく，「責任のある」との意味もある。信託を受け，それに応えて行動し，経

過や結果を説明（弁明）し報告する責務を負うということだ38）。アンアカウンタブルとはこれ

ら一切を無視した無責任状態にほかならない。経済計算にふくめて負担されるべき悪影響を都

合よく無かったことにして利潤・便益を追求することが企業や行政にたいして従来しばしば許

されてきた。やむにやまれぬ状態に追い込まれた被害者の運動によって強制されないかぎり対

応はなされない。計算にふくめないで他者にしわよせされる無責任コスト，これがアンアカウ

ンタブル・コストだ。

また，アンペイド・コストについて，「経済学的にいえば，コストというのは必ず支払われ

なければいけないもの」であるにもかかわらず「『支払われざるコスト』，『支払われない費用』」

というのは「形容矛盾」39） だと寺西は指摘する。だがアンペイド・コストが支払いを免れてい

るわけではない。問題発生の責任者側が放置したツケが他者に転嫁され，別途負担させられて

いるだけだからだ。

アンアカウンタブル・コストとアンペイド・コストを寺西は明確な区別をせずに両方とも用

いているが，無責任なツケ回しという意味を込めて，アンアカウンタブル・コストという表現

のほうがより適切と判断されよう。

寺西は「様々な経済的意思決定の前に，きちんと環境に係わる価値というものを社会的に評

価し，それに加えて環境に与えるマイナスのダメージもきちんとコストとしてあらかじめアカ

ウントし，そして必要な対策にはあらかじめプリペイドしていく，適切な考慮を払っていくと

35）	 同書，40頁。
36）	 同。
37）	 同書，42頁。
38）	 アカウンタビリティー （accountability） がしばしば「説明責任」と翻訳されるのはこの意味による。
39）	 寺西俊一，前掲論文，47頁。



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年12

いうシステム40）」が必要と結論づける。

この寺西の所説には重要な論点が残されている。

第一に，社会的費用のしわよせやアンアカウンタブル・コストが発生しても，社会により，

どうしてそれが容認され，継続あるいは反復されていくのかという点，つまり構造化された暴

力の存在が解明されねばならない。

第二の問題はさらに根本的な問いとならざるをえない。つまり経済活動によって産み出され

る便益と，その過程から生ずる負の影響（コスト）とが，同一線上に並べられたプラス項目と

マイナス項目として議論できるような同質のものかという疑問だ。

（ 2）環境社会学

環境問題をふくむ社会問題における加害・被害構造への接近の試みに，梶田孝道による受益

圏・受苦圏という興味深い対概念の提唱がある41）。

開発事業において，しばしば進歩のため，開発のためとの美名の下に犠牲を強いられる住民

と，事業によって大きな利益を手にする支配層の存在とを，ともに視野におさめるひとつの方

法として，この受益圏・受苦圏概念は一定の有効性をもつ。そこには次のようなひとつの特徴

がみられる。

受益圏・受苦圏の区分は，開発事業等の住民ら関係者たちにおよぼす影響がプラスとマイナ

スとに分けうることを前提として成立する概念だ。「益」と「苦」とについて，ここでは両者

が同じ質をもつと前提され，同一直線上での量的な評価がなされる。

「益」を手にする集団と「苦」を押しつけられる集団との分離42） がみられること，つまり関

係者の一部にとり「苦」を外部化することが可能で，「益」だけを享受し，それを正当化でき

る（分離型の）状況があるとすれば，それは構造的暴力にほかならない。

ともに「苦」を「益」との間でトレードオフの関係にとらえうることが概念の前提におかれ

ている。ところが公害・環境問題において被害者のこうむる「苦」は生命・健康・生活の全面

における取り返しのつかない絶対苦であることが多く，「益」の発生によって埋め合わせ正当

化しうるようなものではない。質的に両者は異なるものなのだ。

梶田のいう1950年代後半以降の「大規模開発問題」時期に先立って，日本ではすでに足尾鉱

毒事件をはじめ数多くの鉱毒・公害事件が発生しており，どの場合にも受益圏・受苦圏の分離

状態ははっきりと存在した。また，受益圏と受苦圏とが重なりあった利害関係のなかで発生す

る「重なり型紛争」43） でも，労災・職業病などの悲惨な事例は数多く，その解決は必ずしも容

40）	 同書，50頁。
41）	 梶田孝道『テクノクラシーと社会運動―対抗的相補性の社会学』東京大学出版会，1988年。
42）	 同書， 9 ‐10頁。
43）	 同。



平和経済学のすすめ 13

易ではない。

何よりも問題とされるべきは，受益圏・受苦圏概念においては事業の決定がだれによってな

されたかが問われず，結果としての受益・受苦のみに着目される点だ。構造的暴力の決定的要

因としての決定権（権力）の不平等をとらえる視角が欠落している。

また被害者の運動についても，利益の配分を求めて受苦圏から受益圏に移行しようと試みる

ものと，開発事業を根本から見直し，自分たちにとって真に望ましい未来を選択していこうと

する自力更生的なものとが区別されない。

大規模開発問題において，梶田が「受益」だけでなく「受苦」の側面にも着目した点は大い

に評価したい。長期泥沼化した成田空港建設問題（三里塚闘争）を筆頭に，多くの大規模開発

事業が住民の抵抗に直面しても，住民の「受苦」についてはなかなか正面から取り上げられて

こなかったのが現実ではなかったか。

梶田の論における限界は，主として「受苦」の深刻さが十分に解析されず，「苦」をもたら

す暴力の構造的な解明と被害者による対応への動態的な把握とがおこなわれていないことにあ

ろう。それでは少なくとも被害者の側にとっての問題解決はありえない。それぬきに全体の問

題解決が，はたして本当にありうるのだろうか。

（ 3）平和経済学から見た環境経済学・環境社会学への批判

以上，環境問題において，コストをめぐる経済学のアプローチと受苦と受益の関係に着目し

た社会学のアプローチを検討するなかで，両論に共通した前提を筆者は発見した。費用便益あ

るいは受苦受益を，たがいに相殺ないし調整しうる（トレードオフの関係の）ものと見なす点

だ。

寺西の提案する，環境ダメージをきちんと評価して経済計算に含めプリペイドしていくシス

テムは，被害を金額に換算しうることが前提となる。だが計量化され埋め合わせうるのは経済

的被害というサブシステンス被害全体のごく一部に過ぎない。生命の損失はいうまでなく，身

体的・精神的被害も，生態系の破壊も，その多くは取り返しがつかない。日々享受しえたはず

の日常生活という潜在的実現可能性はいったん奪われると完全には復元されえない。被害への

支払いによって暴力の作用をうち消すことはもともと不可能なのだ。

利益と被害とは非対称であり，前節でも強調したように質的に異なる。人間の PRs が大き

くダメージを受けた場合，その過程は多く非可逆であって，完全復元の可能性はきわめて低い。

ところがこの点がコスト論や受苦受益論においてともに抜け落ちている。

費用と便益あるいは受苦と受益を並列に論じることは，害を無くしていくのではなく，害が

発生しても益の部分的還元によって支払えばよいとする安易な対応に帰結しうる。暴力は維持

され，さらに構造化していく。つまりこうした前提こそがまた構造的暴力なのではないか。

かつて世界銀行副総裁（発言当時）デヴィット・ホッパーは，第三世界での世銀融資事業へ



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年14

の批判に答えて，「開発をおこなって利益をえるためには，だれかが傷つくのは避けられない

ことだ。利益と代償を比べてみると利益のほうが大きいと確信している」と言明した44）。利益

と代償（被害）とが見事に対比され天秤にかけられていることがわかる。ここに暴力的なまで

の開発優先の論理，つまり開発主義がくっきりと浮かび上がる。

経済学も社会学も開発主義から自由ではなかった。平和学の研究者ですら，開発主義を相対

化し克服できているわけでは必ずしもない。たとえば平和と開発をプラスの価値として同列に

おくガルトゥングの思考への批判論文45） を筆者はすでに発表している。

費用便益あるいは受苦受益の非対称性に留意しない経済学や社会学の研究は，意識するとし

ないとに関わらず，開発主義の是認に容易に結びつく。前もってコストをアカウントし手当し

ておけば，あるいは受苦に見合った利益を対象者に配分しておくならば，開発事業の推進を容

認することになるからだ。

コストのアカウント算入や利益配分は，開発推進に対してコスト上昇という形の一定の歯止

めとなりうる。それらが行なわれないよりはるかにマシだ。しかし開発事業の実施が 地域住

民らの PRs を阻害する暴力となりうることには変わりがない。寺西や梶田の所説は開発主義

的環境社会科学の改良主義版と位置づけられるのではないか。

３ ．平和経済学の提唱

それでは開発主義に陥らない経済学はどのようなものか。平和学の観点からそれは導き出し

うるのだろうか。サブシステンス論を軸にその展開を試みたい。

（ 1）サブシステンスの構成

私たちの生活において，たとえば日々の食糧は大事なサブシステンスにほかならない。だが

その背景には自然環境的ならびに社会的諸条件が控えている。ある食糧の原材料が利用可能と

なるには，太陽の光と熱・水・土といった自然の循環と人間の労働力がかかわり，収穫採取・

貯蔵・加工・流通の全過程が機能して初めて食糧の形で私たちに届く。さらに調理・配食，場

合により食事介助も必要となる。それを可能とするシステム全体がサブシステンスと理解される。

もともと人間は自然の一部以外の何ものでもなかった。一人ひとりが身体の中に内的自然を

もち，自然環境という外的自然との間に食物摂取や排泄等の物質エネルギー代謝を行なって生

存と生殖とを連綿と続けてきた。日々刻々の個体生命の再生産と世代を超えた類としての生命

44）	 雑誌『エコロジスト』作製 VTR，1990年 4 月23日放送の「筑紫哲也ニュース23」特集「ODA と巨
大ダム」より。

45）	 横山正樹「国際貢献のあり方と ODA の実像―開発パラダイムから平和パラダイムへ―」『平和研
究』第24号，1999年，53‐62頁。



平和経済学のすすめ 15

の再生産だ。

ここで図 2「自然としての人間と自然環境」を参照されたい。

私たちは生命体として自然生態系（エコロジー）の一部（P+N）をなす。身体（P: phy-

sique）は物質エネルギー代謝（逆立 T 型矢印）により自然（N: nature）と相互に結ばれている。

食物連鎖の中に人間も位置づけられる。これは自然の中で網状に広がる多様な生命体同士の諸

関係（代謝の横方向両矢印で示す）と質的に変わらない。動植物の世界はこの P+N という部

分重複円内に限定される。

それはまた仏教用語における生老病死（しょうろうびょうし）46） の世界でもあった。これら

が仏教の教えるように「四苦」であるのなら，誰も避けることのできない自然苦とでも表現で

きるだろう。これは生命体としての潜在的実現可能性そのものなので，苦であったとしても暴

力とは無縁だ。

つぎに図 3へ目を向けよう。

たんに自然としての人間であるだけなら他の動植物種と何ら変わらない。自然生態系の一部

（P+N）であるとともに人間はそれぞれが社会的存在として人間社会の一部（C+S）をなす。

ここで当事者集団としての共同体（C: community）は家族や地域の親密圏に位置し，その

多くは外側の広域社会（S: society）に組み込まれている。広域社会では市場経済における取

引が支配的だが，共同体では市場的交換と非市場的交換や贈与が混在し，その程度は親密さの

度合いによる。

46）	 仏教用語。『広辞苑』第 2 版によれば「人間がこの世でのがれがたい四つの苦しみ。生れること，
老いること，病気になること，死ぬこと。四苦」。

　　　　『環境を平和学する！』第 4 章（46頁）記述より筆者が着想・作図したもの。

図 2　「自然としての人間と自然環境」
　　（サブシステンス構成模式図の右半分）

図 3　「社会としての人間と社会環境」
　　（サブシステンス構成模式図の左半分）

生老病死
暴力

（社会苦）

食物連鎖等

精神
知
思想 相互行為

Ｐ＋Ｎ Ｃ＋Ｓ

身体 Ｐ
（内的自然）

Ｃ 共同体

自然
環境

人
類
の
共
同
性

自
然
生
態
系
（
エ
コ
ロ
ジ
ー
）

コ
ミ
ュ
ニ
ケ
ー
シ
ョ
ン

代

　謝

Ｎ 社会
環境Ｓ

制度
構造物

社会インフラ



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年16

人間社会（C+S）では，当事者集団（C）内でコミュニケーションにもとづく知の分かち合

いその他の相互行為がある（横方向両矢印）。またより大きな社会（S）の成員として政治・

経済・社会制度や構造物といった社会インフラの形成と維持に当事者たちは参加し，またそれ

らによる拘束も受けている（T 型矢印）。ここで人びとの潜在的実現可能性が損なわれ，苦が

発生していたとすると，それは社会苦であって，暴力の存在を示すものとなる。かつて市井三

郎が提唱した当事者たちに責任のない「不条理な苦痛」をなくしていくという価値理念47） にお

ける苦痛もまたこれと重なる。

図 4は図 2と図 3を組み合わせたサブシステンスの全体像となる。

四つの円の上ふたつ（P+C）は当事者内部と考えられる。下ふたつ（N+S）は外的条件で，

そのうち右円が自然環境（N），左円が社会環境（S）となる。四つの円による全体でサブシス

テンスの広がりが示される。内的自然と外的自然，自然環境と社会環境，（親密圏）と（市場圏）

との諸関係を統合的に示すところがこの構成模式図の特徴だ。

生命維持や生殖は，もともと上のふたつの円（P+C）に主として関わるものだった。現代で

はそれらが大きく社会化され，ジェンダー問題となって左下円（S）にも連鎖している。

さて，ここに身体と自然とを結ぶ別の重要な回路（図の中央の C 型矢印）がある。自然（N）

から社会（S）を通じて身体（P）に通じる迂回路，これが生産・消費・廃棄ともいわれる社

47）	 市井，前掲書，146‐147頁。

　　　　　　　　　　　『環境を平和学する！』第 4 章（46頁）記述より筆者が着想・作図したもの。

図 4　「サブシステンス構成模式図」

環境（外的条件）

破棄

生産

Ｎ＋Ｓ

個と集団（当事者内部）Ｐ＋Ｃ

生老病死

食物連鎖等

Ｐ＋Ｎ

身体 Ｐ
（内的自然）

自然
環境

自
然
生
態
系
（
エ
コ
ロ
ジ
ー
）

代

　謝

Ｎ
暴力

（社会苦）

精神
知
思想 相互行為

Ｃ＋Ｓ

Ｃ 共同体

人
類
の
共
同
性

コ
ミ
ュ
ニ
ケ
ー
シ
ョ
ン

社会
環境Ｓ

制度
構造物

社会インフラ

社
会
的
代
謝



平和経済学のすすめ 17

会的物質エネルギー代謝なのだ。

生産は，労働力つまり人間の自然力の支出により自然界から多様な資源を取り出し，人間社

会にとっての有用物に加工する過程だ。この生産過程には廃物と廃熱を生み出すというもうひ

とつの側面が不可分に伴われていた。

近代における産業革命・エネルギー革命は生産力を飛躍的に伸展させた。だがそれは各種資

源の採取・加工・流通・消費・廃棄の過程で，自然環境への負荷をも急増させることになった。

人間社会の排出する廃物と廃熱が自然生態系循環の調整機能範囲を超えると生態系そのもの

を破壊してしまう。これが環境問題として表れる。自分の生活環境を破壊するのは当然不都合

なので，利己的に考えれば環境破壊はなるべく遠方が好ましい。よって空間的にも時間的にも

破壊を遠ざけるような科学技術が開発・導入されていく。ことに世界的に環境意識が高まった

1970年代以降は，各種資源の大消費地であるとともに生産と流通からの利潤が集中する米欧日

の都市環境が相対的に良好に保たれ，汚染は国内の遠隔地や第三世界，そしてさらには未来世

代へと転嫁されていった。

こうして産業公害や自然破壊が，世界中，ことに第三世界で深刻化の局面を迎えた。ことに

20世紀後半の開発主義がそれを促進していく。農業・漁業の損害だけでなく公害病や災害とい

った生命身体被害が頻発した。人びとの現実状態を，元来そなえていたはずの潜在的実現可能

性から大きくかけ離れたものとする暴力だ。この暴力を克服していくことこそ平和経済学の課

題に他ならない。

（ 2）サブシステンス志向の平和経済学

サブシステンスはもともと食糧をはじめ生活用基本物資をさす一般用語だった。たとえばア

ダム・スミスの『国富論』（1776年）では，農村が都市に供給する食糧や工業原料等の意味で

サブシステンスに何度も言及がなされている48）。サブシステンスの訳語としては，大河内一男

監訳の中公文庫版（1978年）49） および水田洋監訳の岩波文庫版（2000年）50） にみるように，異

なる翻訳者グループによる同書の邦訳において，「生活資料」という一般的な和訳表現が共通

して採用された。

スミス本人もまた，『国富論』原著第 3 版に初めて設けた索引の項目に「サブシステンス」

を選択していなかった51）。スミスにおいても，また翻訳者たちにも，subsistence は一般名詞

48）	 Smith, Adam, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, Volume I, London: J. 
M. Dent & Sons Ltd., 1910, p.336‐339 and 357‐358.

49）	 アダム ・ スミス著，大河内一男監訳，玉野井芳郎ほか訳『国富論』（Ⅱ），中公文庫，1978年， 3 ‐
8 および42‐43頁。

50）	 アダム ・ スミス著，水田洋監訳，杉山忠平訳『国富論』（二），岩波文庫，2000年，183‐188および
223‐225頁。

51）	 Edwin Cannan Edition にもとづく Encyclopaedia Britannica 版（初版，1952年，第 2 版，1990年，



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年18

として扱われており，特段のキーワードとして意識されてはいなかったことを，これらの事実

は示している。

このほか，底辺労働者の受け取る生存ぎりぎりの賃金レベルを示し，あるいは人類学などの

分野において，市場経済に組み込まれていない先住諸民族の限界的自給経済（サブシステンス

経済），あるいは人びとの生業を表わす場合も多い。

一般用語扱い，あるいは限界生活という負のイメージを帯びたこのことばが見直され深めら

れるようになったのは経済人類学者カール・ポランニーの学説に端を発する。ポランニーは著

書『大転換』で，もともと商品として産み出されたものではない自然環境や人間そのものとそ

の社会制度がそれぞれ土地・労働・貨幣として商品化されているという近代社会に特有の虚構

（擬制）を指摘した52）。これらが商品として市場メカニズムに従属させられたため，自然は汚

染・破壊され，悪徳・犯罪などの混乱によって人間社会もいずれ滅びることになると彼はい

う53）。そうした懸念から，市場経済を人間社会のコントロール下に埋めもどす作業の必要をポ

ランニーは説いた54）。また中村尚司は著書『地域自立の経済学』（1993年）で土地・労働力・

信用の「商品化の無理」を指摘して脱商品化を提唱した55）。こうした主張の前提となる自然と

人間の諸関係（自然環境）および人間相互の社会関係こそがサブシステンスの基本要素に他な

らない。

ポランニーの影響を強く受けたイバン・イリッチは著書『シャドウ・ワーク』（1981年）他で，

サブシステンスを市場経済に依存せず土地に根ざした「人間生活の自立と自存」（玉野井芳郎

／栗原彬の訳語56） ）としてこれに積極的意味をあたえ，発展＝開発（development）を「サブ

システンスに対して仕掛けられた戦争」と批判した57）。

イリッチと対話を重ねつつ，その批判者でもあったクラウディア・フォン・ヴェールホーフ，

そしてベロニカ・ベンホールト = トムゼンやマリア・ミースらドイツのフェミニストたちも，

ローザ・ルクセンブルグの『資本蓄積論』（1913年）などに学びつつ女性労働（家事）として

のサブシステンス生産労働に目を向け，資本制的父権制にもとづくグローバル経済に代わる実

現可能なオルタナティブとして「サブシステンス・パースペクティブ」を掲げてきた58）。

pp.475‐515）によって確認。
52）	 カ－ル・ポラニ－著，吉沢英成ほか訳『大転換―市場社会の形成と崩壊』東洋経済新報社，1975年，

96‐97頁。
53）	 同書，97‐98頁。
54）	 カ－ル・ポラ－ニ著，玉野井芳郎ほか訳『経済の文明史』筑摩書房，2003年，68頁。
55）	 中村尚司著『地域自立の経済学』第 2 版，日本評論社，1998年，77‐111頁。
56）	 I・イリイチ著，玉野井芳郎・栗原彬訳『シャドウ・ワーク』岩波書店，1982年， 2 頁，および玉

野井による同書解説，285頁。
57）	 同書， 8 および37頁ほか。
58）	 M・ミース，C・v・ヴェールホフ，V・ベンホルト = トムゼン著，古田睦美・善本裕子訳『世界

システムと女性』藤原書店，1995年，そして Mies, M., Welhof, C. v. and Benholdt‐Thomsen, V., The 



平和経済学のすすめ 19

こうした経緯から，サブシステンス志向とは土地・労働力・信用の脱商品化を通じた市場経

済の社会への埋め戻しによって，すでに危機に直面した私たちのサブシステンスを立て直して

いこうとする方向性と理解される。

おわりに

市場経済を社会へ埋め戻すというのは，たんに「人間社会のコントロール下」だけではなく，

「自然生態系の循環の中へ」でもなければならない。そうでなければ市場経済を飼い慣らして

サブシステンスの一部として取り込むことはできない。

だからこそサブシステンスを市場経済外の存在に限定せず，「個と集団の潜在的実現可能性

PRs を発現させ，類として永続させる諸条件の総体」と，筆者は広く定義をしてきた。ただし

市場経済の拡大がサブシステンスを破壊しつつある現代の資本制社会においては，市場経済領

域とサブシステンス領域とは混在しながらもきわめて厳しい緊張関係にある。そうしたせめぎ

合いの先端部分に位置しているのが，平和経済学だ。もちろんこれは経済学や平和学の一分野

にはとどまらない。

広義の環境は自然環境と社会環境とを包み込んで人類のサブシステンスを構成する（図 4を

再び参照）。サブシステンス論はまた生殖医療・クローン人間といった生命倫理問題や家事労

働・再生産労働をめぐるフェミニズム，そしてケアをめぐる諸研究とも不可分だ。

経済学は，そして平和学は，人間社会内と，人間社会 ･ 自然生態系における関係性をめぐる

研究分野にほかならない。そしてその関係性は，これまでのような，ただ利用し，利用される

という一方向性のものであってはならない。

関係性のありかたにかかわって，これまで経済学においてあまり深められてこなかったが，

政治哲学や心理学の分野では長く蓄積のある，承認をめぐる議論をここで短く紹介しておきた

い。なぜなら，人間社会は物質循環によってのみではなく，社会を構成する人間たちの関係性，

すなわち相互承認により成立しているからだ。

相互承認が阻害されたとき，社会には平和ならざる状態が生じることになる。アクセル・ホ

ネットらの議論を紹介しつつ，暉峻淑子は「承認という概念を哲学 ･ 政治学の中にはじめて取

り上げたヘーゲルに言及して，…ホネットはヘーゲルの概念をさらに発展させて次のようにい

うのです。『人間の精神構造には，相互承認という人間相互の関係性が埋め込まれている。相

互承認は人間の持つ潜在的能力で，人は生まれながらに相互承認の中で生きているのだ』」59）

Subsistence Perspective. Zed Books, London, 1999. など。
59）	 暉峻淑子『承認をひらく―新 ･ 人権宣言』岩波書店，2024年，132‐133頁。なお，暉峻の論は，ナ

ンシー・フレイザー，アクセル・ホネット，加藤泰史 監訳『再配分か承認か ? ―政治・哲学論争』（叢
書 ・ ウニベルシタス 983，法政大学出版会，2012年），およびアクセル ・ ホネット，山本啓 ･ 直江清



立教経済学研究　第79巻　第 2 号　2025年20

と示す。すなわち平和学として説明してきた潜在的実現可能性としての相互承認の重要性が指

摘されている。そしてこの考え方をヒューマン（人類）とノンヒューマン（人類以外の生物お

よび非生物）との相互承認に拡張し，地球生態系そして惑星レベルの平和学として惑星政治学

を構想する試み60） もある。

このように，近代に確立された諸研究分野もまたそれらにより根本から有効性を問い直され

つつある。研究の先端部分は次の時代から照射される光を垣間見うる近代の裂け目でもあるか

らだ。

平和経済学の追究は近代そのものの深い問い直し作業にほかならない。破綻に突き進む開発

主義には意識的に訣別を告げなくてはならない。すなわち「快」追求の裏に生じる，ノンヒュ

ーマンを含む他者への不条理な苦痛のしわ寄せも，なくしていく取り組みの継続が課題となる。

そのプロセスにも，非改良主義的改良61） を通じた惑星生態系中心で安心重視のサブシステンス

志向が求められる。

こうして平和経済学の試みをさらに深めていくことをめざしたい。

隆訳『承認をめぐる闘争―社会的コンフリクトの道徳的文法』（増補版 叢書 ・ ウニベルシタス 1010，
法政大学出版会，2014年）に大きく依拠している。

60）	 前田幸男『「人新世」の惑星政治学―ヒトだけを見れば済む時代の終焉』青土社，2023年。従来の
自然科学も社会科学も，あまりに人間中心のものであったとの反省に基づく新しい研究の試みである。

61）	 あるいは非改革主義的改革（non‐reformist reform），Andre Gorz, Strategy for Labor: A Radical 
Proposal, trans. Martin A. Nicolaus and Victoria Ortiz （Boston 1967）．フレイザー／ホネット，前掲
訳書（巻末），原注91，（25頁）などを参照。


